
10.02.2026

Culturas y Géneros

Los trabajos y la tierra

Soledad González

Las orillas reverberan, traen ecos y transmiten frecuencias superpuestas. Lo diverso

está al lado, es real, de carne y hueso, vegetal, mineral, acuático, aéreo, fogoso y

arcilloso. Es una latencia reconocer lo que es vida y diferenciarla de las falsas promesas

de sobrevivencia. En lo grande y lo pequeño, en el pasado y en el presente, algo se

escapa de lo conocido y se cuela por los bordes. Si hay un fin, ¿cuál sería?, ¿quién

puede enunciarlo para uno y para todxs?

Ezequiel Martínez Estrada en su libro Radiografía de la pampa, editado en 1933,

nombra los trabajos humillantes desde la colonia: sembrar, tejer, cocinar y limpiar.

https://www.tierramedia.com.ar/home/


Trabajos de esclavos, indios súbditos, siervos y mujeres. Los mismos que para la

sociedad de consumo. ¿Cuánto vale la tarea de quien hace las compras, limpia, cocina,

baña, cuida, ayuda, protege y trata de repartir?, y ¿quiénes saben hacerlo?

La fe en la expansión y el progreso ilimitado del siglo XV y del XIX trajeron relatos

épicos de hombres y "naciones crecientes", mientras que otras partes de la humanidad

entraban en ese callejón sin salida de la evolución para perecer junto a sus pueblos y

"naciones moribundas".

Gracias a la fantasía cumplida de tener en la mesa un alimento archi procesado y

congelado que viajó miles de kilómetros para llegar a nuestro plato el mundo del siglo

XX se volvió global. El baby boom fue el inicio de una explosión demográfica que ya

lleva 80 años, que llegó con la televisión entrando a los hogares, entre 1950 y 1960, y

con el glifosato en la agricultura, entre 1970 y 1974. Por esos años lo nuevo fue

consumir cunas, chupetes, dejar de amamantar rápido… se logró jerarquizar el ideal de

mujer profesional. Y los trabajos humillantes para la colonia: sembrar, tejer, cocinar y

limpiar siguieron siendo humillantes. Con estos valores se entiende que en los 90 triunfe

la idea de meritocracia dentro de una cultura global y colonial que menosprecia y sigue

desconociendo lo cercano. Pausemos.

La implementación del glifosato a nivel global prometía

terminar con el hambre mundial. En este siglo XXI las

redes prometieron democratizar la información y los

talentos. Ya sabemos que al cabo de 50 años el glifosato

se viene prohibiendo por varios territorios: en Chubut

desde 2020 y en Misiones desde 2025. Y en China el uso

de internet en menores se rige por estrictas regulaciones: los mayores de 16 años

pueden acceder hasta dos horas, hasta esa edad solo 40 minutos y los menores de 8

años nada. Estos cuidados también se están adoptando en Australia y están siendo

mirados con buenos ojos en Francia. Tik Tok es el opio que China le devuelve a

occidente.

¿De qué podemos persuadirnos?

Muchxs ambientalistas nos alertan desde 1980, a raíz de la deforestación del Amazonas

y otros pulmones verdes, diversos y exuberantes que se destinaron al monocultivo, que

en 2030 llegaremos a un estado catatónico irreversible si no frenamos. El derretimiento

de los polos y la muerte de los corales están siendo los primeros indicios de lo que no

tiene remedio. ¿En 55 años cuánto se pudo devastar? y ¿cuántas semillas se tocaron?



Si visitamos las crónicas de Fray Bartolomé de las Casas, Brevísima relación de la

destrucción de las Indias (1552), los hechos allí narrados muestran que en 60 años los

Arawaks y Caribes fueron exterminados porque no pudieron adaptarse al poder

colonial. Vivían en estado de equilibrio con la naturaleza hasta que llegó la conquista.

No sabían de propiedad privada ni de matrimonio. Desconocían las instituciones que

venían desde Europa con 4000 años de civilización. El exterminio llevó 60 años. Ni

persuasión, ni coacción. Parece que Fray Bartolomé sugirió a la Corona que los

preservara y que trajera negros esclavos, aunque más tarde se retractó

pronunciándose también contra la trata.

Hay historiadores que atribuyen a los pobladores originarios del Caribe formas de

evolución singulares en relación a los territorios. Otros esgrimen que se trataba de

antiguas sociedades matriarcales arcaicas que habían llegado a estas costas huyendo

de las violencias de otros continentes. Algo que se repite, siglos más tarde, cuando

llegaron los inmigrantes europeos huyendo del hambre y portando en su ADN esas

violencias que los expulsaba. La huida hacia estas tierras de Abya Yala/América puede

ser una huella.

Los tarahumaras, pueblo originario del norte de México, según crónicas de los inicios de

nuestra época colonial, percibían al hombre blanco siempre preocupado por la idea de

acumular, sin poder ayudar ni ser justo. Desoyendo los ciclos naturales donde lo lleno

se vacía y lo vacío se llena y donde no hay ventajas en ir más rápido cuando se trata de

ir a la par de la naturaleza. La explosión demográfica de los últimos 80 años acelera los

efectos.

No pensemos en la ambición, sino en su otra cara, la sumisión a la idea de progreso que

nos siguen imponiendo desde la colonia y que sostuvieron las repúblicas del siglo XIX y

la aldea global del siglo XX. Las inteligencias del reino animal y vegetal que tan bien

comprendían y comprenden nuestros hermanos originarios están ahí, ni hay que

descubrirlas.

En este cotidiano solapado de violencias desde la pandemia muchas personas han

sentido una disminución de su energía. Me asombra como docente que los mensajes de

las instituciones donde trabajo llegan los siete días de la semana a cualquier hora. El

malestar ya no es por la indiferenciación de la realidad y la ficción que todos

padecemos desde que existen las redes y desde que se viene democratizando la

inteligencia artificial. El malestar también es por el avasallamiento del tiempo y el

espacio íntimo.



Contame-la 

He conocido este fin de año las historias de dos colegas docentes que fueron

atropelladas por un auto en la calle, una al salir de su casa, la otra en la bajada Pucará al

salir de la escuela hospitalaria. Después de caer se levantaron, se sacudieron y se

subieron a un colectivo para llegar al próximo lugar de trabajo. Horas más tarde, en sus

espacios de seguridad e intimidad, al sentir el dolor y ver la piel amoratada tomaron

conciencia de ese cuerpo, el suyo. También sucede hoy en las bases, las escuelas, que

se discute el sobrevalorado sesgo democrático que se nos impone/o invita a pensar

sobre la inteligencia artificial desde las políticas públicas. Existen quienes eligen cuidar

del agua y también quienes eligen no hacer uso de la inteligencia artificial. Estas son

latencias y dicotomías éticas. No son binarismos persistentes, son límites a los abusos y

violencias que se intenta naturalizar sobre la madre tierra y sobre nuestros cuerpos. La

rama se bifurca entre la fe en un progreso infinito técnico-científico puesto en el futuro

y un presente conservacionista de los recursos que imagina otra distribución y otra

forma de habitar el tiempo, nuestro tiempo.

Soledad
González

https://www.tierramedia.com.ar/l/soledad-gonzalez/
https://www.tierramedia.com.ar/l/soledad-gonzalez/
https://www.tierramedia.com.ar/l/soledad-gonzalez/
https://www.tierramedia.com.ar/l/soledad-gonzalez/
https://www.tierramedia.com.ar/l/soledad-gonzalez/
https://www.tierramedia.com.ar/contame-la/

